
ANDRÁS CZEGLÉDI

„Er hat mich kaputt gemacht“
Zur Nihilismusdeutung Friedrich Nietzsches1

Der Haupttitel „Er hat mich kaputt gemacht“ stammt von Martin Heidegger und bezieht 
sich auf Friedrich Nietzsche. Hans-Georg Gadamer und Otto Pöggeler waren die Zuhö-
rer, denen gegenüber sich Heidegger so geäußert hat.
 Was aber könnte diese mundartliche und gleichzeitig so kanonisierte Äußerung Heideg-
gers tatsächlich bedeuten? Mit fallen dazu drei Gedanken ein. Erstens: die sich verbreiten-
de englische Übersetzung „He corrupted me“ (dazu die gedankenreichen Texte von Dani-
el Fidel Ferrer und Alfred Denker) ist sicher eindeutig und zum Teil aber irreführend; sie 
weckt zu starke sokratische Reminiszenzen. Zweitens: sicherlich ist der Heideggersche 
Satz nicht einfach Ausdruck einer Art von Eifersucht, es sei denn, in dem leidenschaftli-
chen und ironisierenden Sinne nach einem Schleiermacher-Fragment: ‚Eifersucht ist eine 
Leidenschaft, die mit Eifer sucht, was Leiden schafft‘; obzwar Heidegger persönlich, 
ich meine die Schreib- und Denkweise des Philosophen, einer der wichtigsten und tief 
leidenschaftlichen Nietzsche-Interpreten und Philosophen, Ausgangs- und Bezugspunkt 
fast sämtlicher bedeutender Meta-Interpretationen (Kommentare der Nietzsche-Interpre-
tationen) von der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts an ist. Am Anfang Nietzsche, 
am Ende Nietzsche, dazwischen Heidegger, so und obwohl dieser Kentaur-Heidegger 
immer und lebenslang hoffnungslos ohne einen Hauch von Ironie à la Nietzsche blieb 
und was das eigentlich Ironische an der Sache ist. Drittens: höchstwahrscheinlich hängt 
eine der unbestrittenen und unumgänglichen Bedeutungen des Heidegger-Satzes mit sei-
nem großangelegten Versuch zusammen (meines Erachtens mit dem ‚unvergänglichsten‘ 
Teil dieses Versuches), Nietzsches Nihilismus-Auffassung und Nihilismus-Deutung zu 
interpretieren und zu erläutern.
 Es wird hier vor allem um diesen dritten Punkt gehen. Also nicht detailliert um alle 
möglichen Aspekte des Nietzscheschen Nihilismusgedankens, um die philologische Tex-
tualität, um die Begriffsgeschichte, um die Geschichte der Konzeption (Herbert Frey hat 
seine Dissertation dem Thema der Genesis des Nihilismus bei Nietzsche gewidmet). Wir 
berühren sozusagen das Ende des Nihilismus bei Nietzsche. Und es geht auch nicht um 
das von den Anfängen seines Denkens immer anwesende ästhetische Interesse eines nicht 

1 Überarbeitete Fassung eines Vortrages auf der Internationalen Nietzsche-Tagung Gedankensplitter 
zu Nietzsche vom 6.–8. September 2006 in Szeged (Ungarn).



120 András Czeglédi

begriffsgeschichtlich, sondern konzeptionell gefassten Nihilismus (man denke an den be-
rühmten locus classicus in der Geburt der Tragödie, dass die Welt und das Dasein nur als 
ästhetisches Phänomen ewig gerechtfertigt seien [!] und auch an das Selbstverständnis und 
an die Nihilismuskritik der späten Vorrede), an die Wertebezogenheit der ‚Entwertung der 
obersten Werte‘, an die ‚décadence‘. Zuletzt geht es auch nicht um die brisanten inneren 
Unterscheidungen zwischen aktiven und passiven, vollkommenen und unvollkommenen 
Nihilismen, zwischen den verschiedenen pessimistischen Vorformen der historisierenden 
Schwäche und der analytischen Stärke, zwischen psychologischen Zuständen, die als Ni-
hilismen auftreten, zwischen extremen, kontagiösen, theoretischen, praktischen, ekstati-
schen und anderen Nihilismen (Ganz zu schweigen von den durch die Kommentatoren 
weiter verkomplizierten ‚Ergänzungen‘, als ob ‚klassischer‘ oder ‚reaktiver‘ Nihilismus 
originale Nietzsche-Termini wären), nicht um die allgemeine Wirkungsgeschichte. 
 Um mindestens einen flüchtigen Eindruck von der philologischen Problematik und des 
wichtigsten Heideggerschen Anhaltspunktes im Verständnis der Nihilismuskonzeption zu 
gewinnen, soll Heidegger selbst zu Wort zu kommen: „Nietzsche hat seine Erkenntnis 
des europäischen Nihilismus nicht in dem geschlossenen Zusammenhang dargestellt, der 
seinem inneren Blick wohl vorschwebte, dessen reine Gestalt wir nicht kennen und auch 
nicht mehr aus den erhaltenen Bruchstücken werden ‹erschließen› können. Nietzsche hat 
gleichwohl, innerhalb des Bezirkes seines Denkens, das mit dem Titel ‹Nihilismus› Ge-
meinte nach allen wesentlichen Richtungen und Stufen und Arten durchdacht und die Ge-
danken in Niederschriften verschiedenen Umfanges und verschiedenen Prägungsgrades 
festgelegt. Ein Teil, aber nur ein streckenweise willkürlich und zufällig [Ich würde sagen: 
‚willkürlich‘ – aber ob ‚zufällig‘? – A. C.] ausgewählter Teil, ist nachträglich in dem Buch 
gesammelt, das nach Nietzsches Tod aus seinem Nachlass zusammengestückelt wurde 
und unter dem Titel Der Wille zur Macht bekannt ist. Die dem Nachlass entnommenen 
Stücke sind ihrem Charakter nach unter sich ganz verschieden: Überlegungen, Besinnun-
gen, Begriffsbestimmungen, Leitsätze, Forderungen, Voraussagen, Aufrisse längerer Ge-
dankengänge und kurze Merkworte […] In dem so angefertigen ‹Buch› sind Gedanken-
gänge aus ganz verschiedenen Zeiten und aus verschiedenen Ebenen und Perspektiven des 
Fragens willkürlich und gedankenlos aneinander- und durcheinandergeschoben. Alles in 
diesem ‹Buch› Veröffentlichte ist zwar Niederschrift Nietzsches, und dennoch hat er es so 
niemals gedacht.“2 Aber Heidegger hat(te) natürlich eine klare Perspektive, von welcher 
aus das philologisch-editorische Problem gelöst werden kann. Schlagwort/Schlüsselwort 
‚Seinsgeschichte‘: „Inwiefern jedoch auch andere, entweder in den folgenden Büchern 
untergebrachte oder überhaupt nicht in dieses Nachlassbuch aufgenommene Stücke des 
Nachlasses mit gleichem, ja sogar mit mehr Recht unter den Haupttitel Der europäische 
Nihilismus gehören, haben wir hier nicht zu erörtern. Denn wir wollen Nietzsches Gedan-
ken des Nihilismus durchdenken als das Wissen eines in die Weltgeschichte hinausden-
kenden Denkers. Solche Gedanken sind niemals die bloße Ansicht dieses einzelnen Men-
schen; noch weniger sind sie der vielgenannte ‹Ausdruck seiner Zeit›. Die Gedanken eines 
Denkers vom Range Nietzsches sind der Widerklang der noch nicht erkannten Geschichte 
des Seins in dem Wort, das der geschichtliche Mensch als seine ‹Sprache› spricht.“3

2 Martin Heidegger, Nietzsche, Bd. 2, Pfullingen 1961, 42. 
3 Ders., ebd., 43.



121„Er hat mich kaputt gemacht“

 (Frage:) Was ist unter dem unvergänglichsten Teil der Heideggerschen Interpretation 
zu verstehen? (Antwort:) Die Betonung, nein, nicht einfach die Betonung, vielmehr gera-
dezu die Entdeckung des Nihilismus als dringende Logik, das heißt die Entdeckung des 
durch Nietzsche zu seinem metaphysischen Endstadium gelangenden Nihilismus als 1. 
(esoterisch formuliert) eine innere und dringende, unvermeidbare Logik, 2. (exoterisch 
gesagt, ‚für das Volk‘) die innere Logik des Westens: „[D]enn der Nihilismus ist weder 
nur eine Geschichte, noch auch der Grundzug der abendländischen Geschichte, er ist 
die Gesetzlichkeit dieses Geschehens, seine ‚Logik‘.“4 Und eben dieser Standpunkt der 
strengen Gesetzmäßigkeit, dass wir den Nihilismus nicht etwa willkürlich oder optional 
wählen können, wurde und wird auch von den meisten anspruchsvollen Kritikern vertre-
ten, die im allgemeinen Heidegger oder in concreto seine Feststellungen bezüglich der 
Nietzscheschen Philosophie ablehnen. Diese Nicht-Optionalität, Notwendigkeit ist eine, 
sagen wir es so, gemeinsame Einsicht der Nietzsche-Forschung nach Heidegger. Um nur 
ein Beispiel zu nennen: Gilles Deleuze, der sehr stark gegen Heidegger polemisierte, 
besonders in punkto Nietzsche-Interpretation (übrigens: praktisch könnten hier alle fran-
zösischen Vertreter der sogenannten ‚Differenz‘ erwähnt werden). Heidegger habe der 
Nietzscheschen Philosophie eine Deutung gegeben, die vielmehr mit Heideggers eigenen 
Gedanken zu tun hatten; er habe seine Ansichten über die ontologische Differenz bzw. 
Seinsgeschichte in Nietzsche hineingebracht, wiewohl letzterer der Auffassung entge-
gengetreten ist, die Affirmation im Sein zu gründen. Das sind wesentliche und nicht un-
begründete Einwände des französischen Philosophen. Und dieser Deleuze hat in seinem 
Buch Nietzsche und die Philosophie Heidegger als den Nietzsche-Interpreten auf dem 
Gebiet des Nihilismus anerkannt.5 Demnach ist Nihilismus ‚die‘ Vorbedingung aller Me-
taphysik und der wirkliche Motor der universalen Geschichte. Deleuze zitiert in seinem 
Buch Heidegger im vollen Einvernehmen: „Der Nihilismus bewegt die Geschichte nach 
der Art eines kaum erkannten Grundvorganges im Geschick der abendländischen Völker. 
Der Nihilismus ist daher auch nicht nur eine geschichtliche Erscheinung unter anderen, 
nicht nur eine geistige Strömung, die neben anderen […] innerhalb der abendländischen 
Geschichte auch vorkommt.“6

 Aber warum Logik des ‚Westens‘, warum ‚Geschick der abendländischen Völker‘ 
– und bei Nietzsche bereits ‚der europäische Nihilismus‘? Besonders wenn nach Nietz-
sche der Buddhismus die andere paradigmatische nihilistische Bewegung neben dem 
Christentum sei, und es ist ja bekannt, wie der Philosoph in seinen späten Werken und 
Fragmenten gewissermaßen die Überlegenheit des Buddhismus betont hat! Was ist der 
Sinn der oben formulierten Paraphrase, die eine esoterische und ebenso eine exoterische 
Formulierung unterscheidet? Erinnern wir uns: Esoterisch = Nihilismus ist eine dringen-
de, unvermeidbare Logik; exoterisch = die innere Logik des Westens! Diese Fragen sind 
weniger endgültig zu beantworten, als vielmehr zu entfalten. Auf diese Weise erhalten 
wir etwa sehr wichtiges: die denkerische Form dieser Logik des Nihilismus.
4 Ders., ebd., 43.
5 Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, München 1976 (Nietzsche et la philosophie, Paris 

1962).
6 Martin Heidegger, Nietzsches Wort „Gott ist tot“, in: Ders., Holzwege, Frankfurt/M.1950, 218. Gilles 

Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, 161ff. Auf die von Deleuze nicht zitierten resp. ausgelasse-
nen Stellen bei Heidegger wird zurückzukommen sein. Sie sind mindestens ebenso interessant.



122 András Czeglédi

 Um sich über die Tragweite der Sondierung ‚exoterisch – esoterisch‘ beim Nietzsche 
der achtziger Jahre klar zu werden, also bei dem Denker, für den die Nihilismusproblema-
tik häufig begrifflich explizit und zentral wiederkehrt, soll man die späten Fragmente und 
Giorgio Colli, einen der Herausgeber der Kritischen Werkausgabe lesen. Colli schrieb in 
seinem Nachwort zu den Nachgelassenen Fragmenten vom Herbst 1885 bis Herbst 1887: 
„Eines der nachgelassenen Fragmente verdient die ganz besondere Aufmerksamkeit des-
sen, der am ‹Rätsel› Nietzsche interessiert ist: ‹Exoterisch – esoterisch/1. – alles ist Wille 
gegen Willen/2. Es giebt gar keinen Willen/1. Causalismus/2. Es giebt nichts wie Ursa-
che-Wirkung›‘ (5, [9]). Wenn wir nicht fehlgehen, greift Nietzsche hier auf die antike Un-
terscheidung zwischen gemeinverständlicher Mitteilung und mystischer Ausdrucksweise 
zurück, und in den Beispielen, die er anführt, erniedrigt er seine These vom Willen – das 
heißt: vom Willen zur Macht – auf die Ebene populärer Darstellung […] Bemerkenswert 
ist, dass sich Nietzsche die Möglichkeit einer Antithese zwischen exoterischer und esote-
rischer Darlegung nicht am Schluss einer theoretischen Ausarbeitung – vielleicht nach der 
Entdeckung ihrer schwachen Punkte – klarmacht, sondern sie an den Anfang seiner Theo-
rie vom Willen zur Macht stellt. Noch bevor diese Theorie entwickelt ist, wird sie in den 
Augen ihres Schöpfers zu nichts anderem als dem exoterischen Ausdruck seines Denkens. 
Und dabei hat man sich ein Jahrhundert lang um die Interpretation und Bewertung der 
magischen Formel vom Willen zur Macht bemüht! Es sieht fast so aus, als habe Nietzsche 
überlegt, dass ein Philosoph, der überzeugen will, ein System brauche, eine geschlossene 
Form, die sowohl die Intuition anspricht wie greifbare, unveränderliche Anhaltspunkte 
liefert. Der Anti-Metaphysiker muss zum Metaphysiker werden. Schopenhauer, sonst das 
Angriffsziel […] wird dabei helfen und das Material für diese konstruktive Phase liefern“ 
(KSA, NF, 13, 651ff.). Natürlich schildert Colli dann, was er die ‚Überwindung Scho-
penhauers‘ nennt, hebt die Subjekt-Kritik hervor, weist darauf hin, wie sich exoterischer 
Wille zum System und esoterisches Misstrauen bei Nietzsche paaren: „Ich misstraue allen 
Systematikern und gehe ihnen aus dem Wege“ (KSA, GD, 6, 63). Und wenn Colli Deleuze 
gewesen wäre, hätte er hinzugefügt, dass der Wille bei Schopenhauer eins sei, bei Nietz-
sche habe er aber immer eine Vielheit, und man sollte eher von ‚Kräften‘ reden. Wenn 
schon ‚exoterisch-esoterisch‘ bzw. Deleuze, dann schon eher Karl Löwith. Die beiden 
Denker, die aus ganz unterschiedlichen Richtungen kommen und in ganz verschiedene 
Richtungen gehen, unterstreichen denselben Zug der Trennung ‚exoterisch – esoterisch‘ 
des Nietzscheschen Gedankens: exoterisch – antichristlich, esoterisch – die ewige Wieder-
kehr des Gleichen.7 Darnach verschleiert der populär-vulgäre und popularisierte und vul-
garisierte Nietzsche den echten Denker, der ‚Fluch auf das Christentum‘ den Philosophen, 
dem zufolge das Christentum ‚keine historische Ursache‘, sondern ein (wie auch immer 
sehr wichtiger und wesentlicher) ‚historischer Träger‘ des Nihilismus sei.
 Hier wollte ich ankommen: am symbolischen Ort von Löwiths Weltgeschichte und 
Heilsgeschehen, Eschatologie und Geschichtsphilosophie. Die denkerische Form der 
vielmals erwähnten ‚Logik des Nihilismus‘ bei Nietzsche ist von der geschichtsphiloso-
phischen Prägung dieser Logik bestimmt. Wie in Eugen Fink ein spezifisch akzentuierter 
Heidegger widerhallt: „Im Grunde steckt darin [gemeint ist die Nihilismusproblematik 

7 Karl Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der Ge-
schichtsphilosophie (1953) (Zweiter Anhang).



123„Er hat mich kaputt gemacht“

im kompilierten Spätwerk Der Wille zur Macht – A. C.] Nietzsches ganze Geschichtsphi-
losophie […] Von Anfang an ist der Nihilismus in der metaphysischen Philosophie, der 
christlichen Moral und Religion angelegt, bleibt lange verborgen und kommt als das ‹Ge-
heimnis› dieser verbündeten Geschichtsmächte an den Tag, wenn sie zu Ende laufen.“8 
Noch einmal: Nietzsche macht aus dem Nihilismus weder ein alleinstehendes historisches 
Ereignis, noch eine Reihe von Ereignissen. Vielmehr konzipiert er den Nihilismus als die 
notwendige Vorbedingung, als ‚die‘ historische Teleologie, die (End-)Zweckmäßigkeit 
einer universell aufgefassten Geschichte, ‚den Sinn der Geschichte‘. Dasselbe gilt für 
die Metaphysik, weil alle Metaphysik vom Standpunkt einer angeblichen übersinnlichen 
Welt das Sein (oder eher: das Werden) verurteile, das heißt das Nichts transzendiere. 
Dies alles könnte/müsste/sollte gewöhnlich so vervollständigt werden, dass einerseits 
eine damit zusammenhängende Nietzsche-Kritik aller möglichen Metaphysik und der 
Entwurf einer Alternative als die Umkehrung und Vollendung des westlichen metaphy-
sischen Denkens gedeutet wurde (nämlich von Heidegger), indessen in vielen anderen 
Auslegungen bereits als ein neuer Aufbruch erscheint, der Denkmotive einführe, die in 
der abendländischen philosophischen Tradition tief verdrängt worden sind: „‚Lachen, 
Spiel, Tanz‘ und den in seiner tiefen Bedeutung bis heute nicht ausgeloteten Gedanken 
der ‚ewigen Wiederkehr des Gleichen‘.“9 Andererseits heißt es geschichtsphilosophisch 
freilich die Kritik aller möglichen universalen und teleologischen Geschichtsphilosophie. 
Aber ‚eine‘ negative Teleologie und Notwendigkeit bleibt natürlich, nämlich die des Ni-
hilismus, oder wie Fink formuliert: „Der Nihilismus ist im Kommen, wir alle leben in 
seinem Advent.“10 Dem Nietzscheschen Selbstverständnis zufolge ist dieses Kommen 
(„Ich beschreibe, was kommt, was nicht mehr anders kommen kann: Die Heraufkunft 
des Nihilismus“, KSA, NF, 13, 189) erzählbar, weil über die düstere Zukunft eine Logik 
herrscht („Diese Geschichte kann jetzt schon erzählt werden: denn die Notwendigkeit 
selbst ist hier am Werke“, ebd.) und weil der Erzähler diese Logik verstanden und über sie 
gesiegt hat: „als der erste vollkommene Nihilist Europas, der aber den Nihilismus selbst 
schon in sich zu Ende gelebt hat, – der ihn hinter sich, außer sich hat“ (ebd.).
 Jetzt schon wieder: Europa! Und nicht zufällig: die letzten drei Zitate Nietzsches 
stammen aus der ‚Vorrede‘ zur von der Schwester besorgten Text-Kompilation Der Wille 
zur Macht, deren sogenanntes erstes Buch den Titel Der europäische Nihilismus trägt. Ist 
nur Europa der Ort des Nihilismus? Ist nicht schon der Titel ein Hinweis auf den damals 
geläufigen Ausdruck, den auch unser guter europäischer Philosoph benutzt und dessen 
Inhalt eine außerordentlich wesentliche Quelle seiner späten Nihilismus-Konzeption bil-
det: der russische Nihilismus? Ist, mit Andrea Orsuccis Buchtitel redend, Nietzsches Ver-
such einer Loslösung vom europäischen Weltbild 11, naiv und unreflektiert aufzufassen, 
mit Außer-Europa als dem unberührten Boden? Oder gibt es nach Nietzsche keine nicht-
okzidentale Logik des Nihilismus? Aber doch, den bereits angeführten Beispielen des 
Buddhismus und des russischen Nihilismus mag man noch mehrere hinzufügen; minde-

  8 Eugen Fink, Nietzsches Philosophie, Stuttgart 1992, 156.
  9 http://home.concepts-ict.nl/~kimmerle/Text6.htm 
10 Eugen Fink, Nietzsches Philosophie, 156.
11 Andrea Orsucci, Orient-Okzident. Nietzsches Versuch einer Loslösung vom europäischen Weltbild, 

Berlin, New York 1996.



124 András Czeglédi

stens das persische Moment ist hier herauszuheben, was in der bekanntesten Nietzsche-
Figur Zarathustra gipfelt: „Man hat mich nicht gefragt, man hätte mich fragen sollen, was 
gerade in meinem Munde, im Munde des ersten Immoralisten [ohne weiteres könnten wir 
sagen: des ersten vollkommenen Nihilisten – A. C.] der Name Zarathustra bedeutet: denn 
was die ungeheure Einzigkeit dieses Persers in der Geschichte ausmacht, ist geradezu 
das Gegenteil. Zarathustra hat zuerst im Kampf des Guten und des Bösen das eigentliche 
Rad im Getriebe der Dinge gesehn, – die Übersetzung der Moral in’s Metaphysische, als 
Kraft, Ursache, Zweck an sich, ist sein Werk“ (KSA, EH, 6, 367). Sogar die Vorahnung 
und Vor-Bildung des vollkommenen Nihilisten ist da: „Die Selbstüberwindung der Moral 
aus der Wahrhaftigkeit, die Selbstüberwindung des Moralisten in seinen Gegensatz – in 
mich – das bedeutet in meinem Munde der Name Zarathustra“ (ebd.). 
 Sind vielleicht die Interpretationen und speziell Heidegger verantwortlich für eine 
Okzidentalisierung des Nietzscheschen Nihilismusgedankens, indem sie sich nur auf 
den kompilierten ‚europäischen Nihilismus‘ konzentrieren? Keineswegs. Die weiter 
oben zitierten Heidegger-Sätze, die Deleuze im Einvernehmen mit ihm angegeben hat 
und in denen es sich um den Nihilismus als den ‚Grundvorgang im Geschick der abend-
ländischen Völker‘ handelt. Aber nehmen wir nur die engere Textumgebung. Heidegger 
weiß natürlich über den esoterischen Zug, über die Nietzschesche Unmöglichkeit ei-
nes reinen Ursprungs und daher über die Desorientierung und Des-Okzidentalisierung 
des Nihilismus: „Der Nihilismus ist eine geschichtliche Bewegung, nicht irgendeine 
von irgendwem vertretene Ansicht und Lehre [Wieder: der Nihilismus verfügt über 
eine objektive und unabhängige Logik! Jetzt kommen die bereits angeführten Passa-
gen einer Pseudo-Okzidentalisierung, deren Eindruck aber die ausgelassenen Stellen 
und das Nachspiel gleichzeitig verstärken und problematisieren – A. C.]. Der Nihilis-
mus bewegt die Geschichte nach der Art eines kaum erkannten Grundvorganges im 
Geschick der abendländischen Völker. Der Nihilismus ist daher auch nicht nur eine 
geschichtliche Erscheinung unter anderen, nicht nur eine geistige Strömung, die neben 
dem Christentum, neben dem Humanismus und neben der Aufklärung innerhalb der 
abendländischen Geschichte auch vorkommt [Es ist klar, dass die von Deleuze nicht be-
nannten und von mir unterstrichenen Substantive zwar westliche historische Phänome-
ne bezeichnen, die aber universaler Bedeutung und zum Teil ‚fremden‘ Ursprungs sind 
– A. C.]. Der Nihilismus ist, in seinem Wesen gedacht, vielmehr die Grundbewegung 
der Geschichte des Abendlandes. Sie zeigt einen solchen Tiefgang, dass ihre Entfaltung 
nur noch Weltkatastrophen zur Folge haben kann [‚Weltkatastrophen‘: Noch einmal 
die Universalität – und in diesem Fall ganz explizit! – A. C.]. Der Nihilismus ist die 
weltgeschichtliche Bewegung der in den Machtbereich der Neuzeit gezogenen Völker 
der Erde [Darum geht es also! Okzidentale Geschichte in ihrer letztendlich nicht alles 
in den Machtbereich der in einem weiten Sinne genommenen Neuzeit zieht … – A. C.]. 
Darum ist er [der Nihilismus – A. C.] nicht erst eine Erscheinung des gegenwärtigen 
Zeitalters, auch nicht erst das Produkt des 19. Jahrhunderts, in dem zwar ein geschärfter 
Blick für den Nihilismus wach und auch der Name gebräuchlich wird. Der Nihilismus 
ist ebenso wenig nur das Produkt einzelner Nationen, deren Denker und Schriftsteller 
eigens vom Nihilismus reden [Gemeint ist vor allem die große russische literarische 
Tradition und die große philosophische Tradition der Deutschen. In der zweibändigen 
Nietzsche-Monographie Heideggers tauchen auch solche Namen auf: Ivan Turgenjev, 



125„Er hat mich kaputt gemacht“

Fjodor Dostojevskij, Heinrich Jacobi und Jean Paul. Meines Wissens interessierte sich 
Heidegger nicht besonders für die gegenseitige Abhängigkeit beider Traditionen, ob-
wohl er zum Beispiel bei Walter Rehm viel von der Interdependenz lesen konnte und 
die Jean Paul-Dostojevskij-Linie eine Rolle in der Monographie spielte.12 Die russische 
Jean Paul-Wirkung gründete sich keineswegs nur auf dessen Rede des toten Christus; 
die soll übrigens auch einen eminenten Einfluss auf Nietzsche gehabt haben, sondern 
auch auf die antiromantische Novaliskritik. Um die anfangs angekündigte Vermeidung 
einer ausführlichen Analyse des ästhetischen Interesses am Thema des Nihilismus nicht 
ganz ungerecht zu werden, erwähne ich folgendes nur kurz: Die Novaliskritik und das 
ästhetische Moment des Nihilismusbegriffes wurde eigentlich von dem russischen Kri-
tiker N. I. Nadezdin in Russland tradiert. Nadezdins Novalis hieß Alexander Puschkin; 
Dostojevskijs sogenannte ‚Puschkinrede‘, die paradigmatische anti-nihilistische Rede 
und das Lob Puschkins, ist einer der bekanntesten Nihilismus-Referenzen. Heideg-
ger bezieht sich auf sie. Auf die allgemeine Bedeutung Dostojevskijs hinsichtlich der 
Nietzscheschen Nihilismus-Deutung gehen wir noch zurück. Die Langeweile als äs-
thetisches Moment in der Geschichte der Nihilismuskonzeption von Jean Paul über die 
Puschkinrede bis zu Dostojevskijs Roman Dämonen wäre ein eigenständiges lohnen-
des Thema – A. C.]. Diejenigen, die sich frei davon wähnen, betreiben seine Entfaltung 
vielleicht am gründlichsten. Es gehört zur Unheimlichkeit dieses unheimlichen Gastes, 
dass er seine eigene Herkunft nicht nennen kann [Des-Okzidentalisierung! Auch Heide-
gger betrachtet den Okzident nicht als Ursache, sondern als Träger des Nihilismus! Die 
esoterische Antwort Heideggers auf die Nietzschesche Frage: „Der Nihilismus steht 
vor der Thür; woher kommt uns dieser unheimlichste aller Gäste?“, KSA, NF, 12, 125 
– A. C.].“13 Damit ist noch einmal Licht auf die geschichtsphilosophische Denkform 
der Nietzscheschen Nihilismusdeutung geworfen worden. Und eine nicht endgültige, 
eher eine heuristisch-versuchende Antwort auf die Frage: ‚Warum so viel Europa‘ (= 
exoterisch) in dieser Logik des Nihilismus sowohl bei Nietzsche, als auch bei dem In-
terpreten, obwohl beide auch den esoterischen Kern betonen. Dennoch darf man sich 
nicht mit dem gerechtfertigten Anspruch auf gemeinverständliche Mitteilung oder mit 
dem Spruch ‚Nietzsche hat so ziemlich alles gesagt, er hat miteinander Unzuvereinba-
rendes gesagt und zugleich gesagt, dass er sie sagt‘, nicht zufrieden geben. Und auch 
nicht stereotyp und unzureichend, dass auch noch die Prominenz der Denkwelt ‚Kind‘ 
ihrer eurpoazentristischen Zeit ist.
 Daraus folgt, dass das Übergewicht des Okzidentalen in dieser Nihilismusdeutung 
keine Überlegenheit bedeutet (Nietzsche sieht das Christentum dem Buddhismus unterle-
gen). Und noch dazu ‚verspätet‘ und ‚frühgeboren‘: „eine übernationale Religion in ein 
Chaos hinein gepredigt, wo noch nicht einmal Nationen da waren […] Die beiden großen 
nihilistischen Bewegungen: a) der Buddhism b) das Christenthum: letzteres hat erst jetzt 
ungefähr Cultur-Zustände erreicht, in denen es seine ursprüngliche Bestimmung erfüllen 
kann – ein Niveau, zu dem es gehört…in den es sich rein zeigen kann“ (KSA, NF, 13, 
166f.). Aus geschichtsphilosophischer Hinsicht entspringt das Übergewicht des Okziden-
talen in dieser Nihilismusdeutung einer spezifisch okzidentalen Geschichtlichkeit, die die 

12 Martin Heidegger, Nietzsche, Bd. 2, 31.
13 Ders., Holzwege, 218f.



126 András Czeglédi

Universalität mit Teleologie und technisch-theoretischem Denken verknüpft und dadurch 
eine eigenartige Dynamik hervorruft. Also: obwohl es metaphysische Reflexionen und 
die Anfänge der Spaltung, sogar des Konflikts zwischen der mythisch-kosmischen Na-
turzeit und einer geschichtlichen Zeitlichkeit auch vor den Griechen und außer Europa 
gab, aber erst die griechische Metaphysik und dann ihr Zusammentreffen mit der jüdisch-
christlichen Geschichtsauffassung ermöglicht „den ersten theoretischen Menschen“, die 
Weltherrschaft der Techné, die Weltgeschichte als Heilsgeschichte: „Historie [ist] immer 
noch eine verkappte Theologie […] Steckt nicht vielmehr in diesen lähmenden Glauben 
an eine bereits abwelkende Menschheit das Missverständnis einer, vom Mittelalter her 
vererbten, christlich theologischen Vorstellung, der Gedanke an das nahe Weltende, an 
das bänglich erwartete Gericht“ – das ist nicht Löwith, sondern der Nietzsche der Zweiten 
Unzeitgemäßen Betrachtung (KSA, HL, 1, 304f.). Und letztendlich die globale Erfüllung 
des Nihilismus. Um ein konkretes Beispiel zu geben: das binäre, zweiwertige, polare 
Denken (schwarz-weiß, gut-böse), das bei Nietzsche eines der Hauptmerkmale des nihili-
stischen Denkens sei (denken wir nur an die bereits zitierte Ecce homo-Passage), ist über-
haupt nichts spezifisch okzidentales. Aber welche Wichtigkeit gewinnt es durch Gottfried 
Wilhelm Leibniz, János Neumann und die Internet-Gesellschaft.
 Der späte Nietzsche der 1880ger Jahre legte außerordentlichen Wert darauf, durch 
‚Umkehrung‘ und ‚Umwertung‘ zum vollkommenen Nihilisten zu werden, den Nihilis-
mus zu Ende zu leben und ihn damit außer sich zu haben: ‚Der Nihilismus ist unsere 
einzig mögliche Chance‘, glauben mit Gianni Vattimo viele Nietzsche-Interpreten bis 
heute, aber es geht nicht, aus Heidegger einen Vattimo zu zaubern: Die Gültigkeit einer 
notwendigen Logik und eine Überwindung durch dieselbe Logik sind keinesfalls iden-
tisch, wie ein Neuaufbruch mit oder nach Nietzsche auch nicht.
 Das Nietzschesche Ende der Erzählung des Nihilismus steht mit den ‚Cultur-Zustän-
den‘ in engem Zusammenhang, in dem „es [das Christentum – A. C.] sich rein zeigen“ 
– damit kam eine große Überraschung für Nietzsche: sie hieß Dostojevskij. In seinen 
späten Jahren und inmitten der Ausarbeitung der Nihilismus-Konzeption geschah die 
Begegnung mit dem Werk Dostojevskijs. „Der erste vollkommene Nihilist Europas“ ist 
der nach seiner Vorstellung geeignetste und allein authentische Erzähler des Nihilismus 
musste feststellen, dass es eine Ausnahme, eine anzunehmende Herausforderung gibt, 
„wie sehr er auch meinen untersten Instinkten zuwider geht“ (Brief an Georges Bran-
des vom 20. 11. 1888, KSB, 8, 483). Dostojevskij, diese Ausnahme, sei „[d]er einzige 
Psychologe, von dem ich etwas zu lernen hatte“ (KSA, GD, Aph. 45, 6, 146), besonders 
wenn es darum ging, „die große nihilistische Bewegung“ aufzuzeigen: „Ich kenne nur 
Einen Psychologen, der in der Welt gelebt hat, wo das Christenthum möglich ist, wo ein 
Christus jeden Augenblick entstehen kann…Das ist Dostoiewsky“ (KSA, NF, 13, 409). 
Renate Müller-Buck schreibt dazu: „Ernst Benz geht in seiner Schrift über Nietzsche und 
das Christentum sogar soweit zu behaupten, erst Dostojevskij habe Nietzsche zu dem 
gemacht, was er sein wollte: zum Psychologen des Christentums, erste Dostojevskij habe 
‚ihm die Möglichkeit gegeben, den seelischen Typus des Christen bis in seine letzten 
Tiefen zu erfassen und das Wesen des Christentums vom Seelischen her zu begreifen‘.“14 

14 Renate Müller-Buck, „Der einzige Psychologe, von dem ich etwas zu lernen hatte.“ Nietzsche liest 
Dostojevskij, in: Dostoevsky Studies, New Series, Vol. VI (2002), 113f.



127„Er hat mich kaputt gemacht“

Ob ihn Dostojevskij ‚kaputt‘ gemacht hat? Wie dem auch sein, die Auseinandersetzung 
mit dem russischen Schriftsteller hat neben vielen anderen Gründen dazu beigetragen, 
dass die gesamte systematische Ausarbeitung des Nihilismus zuerst aufgeschoben und 
dann aufgegeben wurde. In der Nietzsche-Forschung ist die zeitliche Koinzidenz resp. 
der zeitliche Zusammenfall bisher kaum gesehen worden. Dies könnte ein anderes, wei-
teres Thema sein.


